
Homilie, 2. So. n. Weihnachten 1 4.1.2026, STA, Czopf 

Nachdem an den Weihnachtstagen alle Weihnachtsevangelien schon 

gelesen wurden, liest die Liturgie am heutigen Sonntag zwischen 

Neujahr und Epiphanie noch einmal den Johannesprolog, den sog. Logos-

Hymnus, den wir am ersten Weihnachtsfeiertag gehört haben.  

Ich möchte heute eine Frage stellen, die nicht ein einzelnes 

Evangelium oder eine spezielle Erzählung betrifft, sondern Jesu 

Person im Ganzen. Nämlich anhand der Frage: Von wem stammt Jesus 

ab? Die Frage klingt einfach, aber eine Antwort im Licht des ganzen 

Evangeliums ist dennoch differenziert.  

Zum einen ist klar, dass Jesus zwei ganz unterschiedliche 

Abstammungen hat nach seinen zwei Naturen: Er stammt von Gott dem 

Vater, wie es im Glaubensbekenntnis heißt: „Gott von Gott“; und er 

stammt nach seinem Menschsein von Maria der Jungfrau, sozusagen 

Mensch vom Menschen. Diese zwei Ursprünge bilden aber in Jesus eine 

einzige Person „unvermischt und ungetrennt“, wie es die präzise 

Bestimmung im Konzil von Chalcedon (451) formuliert hat. Die 

Zeitgenossen haben am Mensch-Sein Jesu nichts Außergewöhnliches 

wahrnehmen können, er war ein Handwerker aus dem Stamm Juda aus der 

Linie Davids. Aber gleich hier beginnt schon die Suche nach einem 

besseren Verstehen, wer er wirklich war.  

Wir finden im NT nicht nur zwei Erzählungen von der Geburt Jesu, 

sondern bei Matthäus und Lukas auch zwei unterschiedliche 

Stammbäume, zwei Namens-Listen, bei Matthäus am Anfang des 

Evangeliums, bei Lukas nach der Taufe Jesu vor seinem öffentlichen 

Auftreten. Lukas führt die Abstammung Jesu von Josef rückwärts bis 

Adam, Matthäus von Abraham aufwärts bis Josef.  

Wenn wir also die Frage nach der menschlichen Abstammung Jesu 

stellen, finden wir mehrere Antwortmöglichkeiten, die alle 

gleichzeitig gelten können: Jesus ist zunächst unmittelbar 

adoptierter Sohn des Josef und dadurch Nachfahre Davids. Eine 

breite kirchliche Tradition nimmt sogar an, dass auch Maria aus dem 

Haus Davids stammte, was man jedoch biblisch nicht begründen kann. 

Außerdem ist Jesus Sohn Abrahams und letztlich Sohn Adams.  

Jesus trägt von all diesen Urahnen Züge, die für seine Sendung 

wichtig sind. Wir schauen sie kurz an. 

1. Was bedeutet, dass Jesus Sohn Adams ist.  

Jeder Mensch ist nach der Bibel Kind Adams. Aber Jesus gilt 

als der zweite oder auch „letzte Adam“. Nicht zufällig steht 

am 24. Dezember im kirchlichen Kalender der Gedenktag von Adam 

und Eva.  

Dass Jesus Sohn Adams ist, bedeutet also zunächst, dass er ein 

Mensch ist wie wir; keine eigene Gattung, kein Superman, kein 

Übermensch. Er stammt in seinem Menschsein aus dem selben 

Ackerboden wie jeder Mensch und trägt den selben Gottesatem, 

die selbe Gott-Ebenbildlichkeit wie wir.  



Homilie, 2. So. n. Weihnachten 2 4.1.2026, STA, Czopf 

Aber die Person Jesu stellt darüber hinaus auch die Antwort 

auf die Paradiesgeschichte dar. Jesus repariert den Fehler, 

den Adam und Eva im Paradies begangen haben. Oder anders 

gesagt: Er ist der neue Adam, der ganz auf Gott vertraut, der 

nicht hinfällt, der sein Vertrauen auf Gott nicht verunsichern 

lässt und sich vor Gott nicht verstecken muss. Statt wie Adam 

aus dem Paradies in die Wüste und schließlich in den Tod zu 

gehen, geht Jesus den umgekehrten Weg: aus der Wüste durch den 

Tod ins neue, paradiesische Leben. Theologisch gesagt: Er 

wendet die Geschichte und das Schicksal des Menschen.  

2. Jesus ist zweitens ein Abkömmling Abrahams. Matthäus beginnt 

seinen Stammbaum mit Abraham, alles was vorher war, lässt er 

weg, da erst mit Abraham die Heilsgeschichte im engeren Sinn 

beginnt. Mit ihm kommt in die Welt, was wir bis heute 

„Glauben“ nennen. Der rote Faden, der mit dem Sündenfall zum 

ersten Mal reißt, reißt wieder mit der Sintflut und droht beim 

Turmbau zu Babel sich ganz zu verlieren. Mit Abraham nimmt 

Gott diesen Faden des Heils wieder auf, und seitdem 

verschwindet der rote Faden nicht mehr, auch wenn er 

gelegentlich wieder auch in Israel sehr dünn wird. 

Abraham lässt sich von dem für ihn unbekannten Gott führen auf 

eine unbekannte Reise zu einem unbekannten Ort, den wir 

seither „Heiliges Land“ nennen. Sein Gehör und Gehorsam machen 

ihn zum Urahn Jesu. Sie zeichnen auch Jesus aus und machen ihn 

zu einem „zweiten Abraham“.  

3. Die dritte Figur in der Ahnenreihe Jesu ist vielleicht am 

kompliziertesten: David. Seine Person ist zwiespältig: ein 

Bandenführer und Lebemann; aber er hat auch eine andere Seite, 

und im Lauf der Zeit legten sich auf ihn die edelsten und 

höchsten Erwartungen Israels, sodass mit David ein Großteil 

dessen verknüpft ist, was wir Messiaserwartung nennen. Vor 

allem sind es drei wichtige Züge: 

a. Sein Gottvertrauen. Davon wird z.B. in der berühmten 

Geschichte von David und Goliath erzählt. Dem 

superstarken Philister ruft er zu: „Du kommst zu mir mit 

Schwert, Speer und Sichelschwert, ich aber komme zu dir 

im Namen des HERRN der Heerscharen.“ (1 Sam 17,45) 

b. Das zweite ist, dass David in der Lage war, sich 

korrigieren zu lassen, sein Leben zu ändern. Er spricht 

nach seinem Verbrechen mit Batseba und ihrem Mann im 

großen Bußpsalm die Zeilen: „Ich erkenne meine bösen 

Taten, meine Sünde steht mir immer vor Augen.“ (Ps 51,5) 

Aber er verharrt nicht bei der Zerknirschung, sondern 

geht in die Offensive und fordert Gott auf: „Verbirg dein 

Angesicht vor meinen Sünden, tilge all meine Schuld! 



Homilie, 2. So. n. Weihnachten 3 4.1.2026, STA, Czopf 

Erschaffe mir, Gott, ein reines Herz und gib mir einen 

neuen beständigen Geist!“ (Ps 51,11f) 

c. David ist schließlich der große Psalmendichter und damit 

Beter und Anbeter, wie seine Worte im Psalm 63 zeigen: 

„Gott, du mein Gott, dich suche ich, meine Seele dürstet 

nach dir. Nach dir schmachtet mein Leib wie dürres, 

lechzendes Land ohne Wasser. Denn deine Huld ist besser 

als das Leben; darum preisen dich meine Lippen. Ich will 

dich rühmen mein Leben lang, in deinem Namen die Hände 

erheben.“ David ist demnach nicht nur König, sondern auch 

Priester, der selbstvergessen vor der Bundeslade tanzt, 

Gott preist und sich Ihm unterwirft.  

Deshalb erhält er vom Propheten Natan die Verheißung: „Dein 

Haus und dein Königtum werden vor dir auf ewig bestehen 

bleiben; dein Thron wird auf ewig Bestand haben.“ (2 Sam 

7,16). Und so gehören zu dem Davids Nachkommen verheißenen 

Königtum nicht nur „das Schwert in der Hand“, sondern viel 

mehr die „Loblieder auf Gott“. (vgl. Ps 149,6) 

Wenn wir also Jesus betrachten, spiegeln sich in ihm viele 

Personen und Ereignisse, und es verdichten und erfüllen sich 

in ihm die großen Verheißungen, über Generationen im Glauben 

geschliffen, bis das Kind in Betlehem geboren wurde, in dem 

Gottes reines und wahres Wort Mensch werden konnte. Und in ihm 

spiegeln sich seither alle Heiligen, die großen und die 

kleinen – mit den selben Zügen, die Jesus trug und die er auch 

uns immer neu schenken will. 


