
Homilie 2.So.Jk A 1 18.1.2026, STA, Czopf 

Mit dem eben gehörten Evangelium bleiben wir noch am Ufer des 

Jordan, wie letzte Woche bei der Taufe Jesu. Johannes der Täufer, 

der mit Jesus verwandt ist und ihn vermutlich gut kennt, erkennt 

etwas an ihm, was bis dahin noch niemand ahnen konnte, und drückt 

es mit dem Satz aus, den der Priester in jeder Messe vor der 

Kommunion wiederholt: „Seht das Lamm Gottes, das die Sünde der 

Welt hinwegnimmt.“ Einige Verse später wird der Täufer diese 

Bezeichnung Jesu noch einmal zu seinen eigenen Jüngern sagen in 

kürzerer Form: „Seht das Lamm Gottes!“ (Joh 1,36) Daraufhin gehen 

sie zu Jesus und werden seine Jünger, Jesu Sammlung beginnt, wie 

Jesaja vom Knecht Gottes sagt: „der Herr hat mich schon im 

Mutterleib zu seinem Knecht geformt, damit ich Jakob zu ihm 

heimführe und Israel bei ihm versammelt werde.“ 

Der Satz des Täufers besteht aus drei Teilen, die alle 

außerordentlich anspruchsvolle Formulierungen sind: Lamm Gottes, 

Sünde der Welt und hinwegnehmen. Wir wollen sie der Reihe nach 

kurz betrachten:  

1. „Das Lamm Gottes“ 

Dieses Bild führt uns tief in die jüdische Erkenntnis und 

Erfahrung mit Gottes Gedanken und Wegen hinein. Im Hintergrund 

stehen neben dem Propheten Jesaja zwei wichtige jüdische Riten: 

a) Zunächst der Versöhnungstag mit dem jährlichen 

Sündenvergebungsritus. Dort ist allerdings nicht vom Lamm, 

sondern von zwei Ziegenböcken die Rede. Nach der Vorschrift im 

Buch Levitikus legt der Hohepriester seine Hände auf den Kopf 

eines der Ziegenböcke und lagert darauf alle 

„Gesetzverletzungen, alle Ungerechtigkeiten und alle Sünden des 

Volkes“ ab und schickt das Tier in die Wüste, so trägt es 

gleichsam die Sünden des Volkes hinweg. (Vgl. Lev 16,22f) Aber 

dieser Hintergrund schimmert bloß ganz schwach durch die Szene 

im Evangelium hindurch; viel stärker und für uns wichtiger ist 

der Bezug auf das Paschalamm: 

b) Das Bild des jüdischen Oster-Lammes erscheint mehrmals im 

Johannesevanangelium. Pro Hausstand ein Lamm „ohne Fehl und 

Makel“ (vgl. Ex 12,5) wurde Jahr für Jahr als Erinnerung an die 

Flucht der Israeliten aus Ägypten geschlachtet. Sein Blut an 

den Türpfosten hatte damals die Erstgeborenen vor dem Tod 

verschont (vgl. Ex 12,13). Bei Johannes stirbt Jesus am Kreuz 

zur selben Stunde wie die Osterlämmer; auch ihm wird kein Bein 

gebrochen, so wie es bei den Osterlämmern vorgeschrieben war 

(Es 12,46 u. Joh 19,36).  

Aber am spannendsten ist, dass das Osterlamm für ein Mahl 

zubereitet wird und ganz aufgegessen werden muss (vgl. Ex 12,8-

11). Im Johannesevangelium spielt das Essen eine äußerst 

wichtige Rolle. Nur im Johannesevangelium spricht Jesus in der 



Homilie 2.So.Jk A 2 18.1.2026, STA, Czopf 

sog. „eucharistischen Rede“ davon, dass sein Fleisch wirklich 

eine Speise sei und dass es gegessen werden müsse, um zum 

ewigen Leben zu gelangen. (vgl. Joh 6,51.56) Am Anfang des 

Evangeliums stellt der Täufer diese Perspektive in den Raum, 

die dann Schritt für Schritt bis zur Anstößigkeit 

herausgearbeitet wird. Das ist deshalb so wichtig, weil uns 

damit das Anliegen der Frohen Botschaft vor Augen geführt wird, 

nämlich die Vereinigung des Menschen mit Gott durch Jesus und 

in Jesus. 

2. Aber wir müssen zum zweiten Ausdruck kommen: „Sünde der 

Welt.“  

Der Ausdruck steht im Singular. Jesus nimmt also nicht viele 

oder einige, gar alle Sünden hinweg, sondern die eine Sünde der 

Welt. Was ist damit gemeint? 

a) Es wäre naheliegend, sofort an die Ur- und Erbsünde der 

Paradieserzählung zu denken. Allerdings stammen diese 

Ausdrücke aus einer späteren Zeit der Reflexion. In der Bibel 

kommen sie nicht vor. 

b) Johannes scheint es um etwas anderes zu gehen: Gleich im 

Prolog seines Evangeliums spricht er mit eindrücklichen 

kosmischen Bildern vom „Logos“, vom Wort Gottes. Durch dieses 

Wort wurde alles erschaffen, es ist identisch mit Licht und 

Leben. Dieser schöpferische und lebendige Logos wird in Jesus 

Mensch: „Das wahre Licht, das jeden Menschen erleuchtet, kam 

in die Welt. Er war in der Welt und die Welt ist durch ihn 

geworden, aber die Welt erkannte ihn nicht. Er kam in sein 

Eigentum, aber die Seinen nahmen ihn nicht auf.“ (Joh 1,9) In 

dieser Ablehnung der Pläne Gottes erkennen wir „die Sünde“, 

welche unbedingt getilgt werden muss, damit die Welt ins Heil 

kommt. Wie kann das geschehen? 

Die Welt als Werk der Weisheit Gottes ist nicht bloß fähig, 

Gott zu erkennen und auf ihn einzugehen, sondern die 

Beziehung zu Gott ist geradezu der Urgrund und das Ziel ihrer 

Existenz. Hierzu benötigt und erhält der Mensch das Geschenk 

der Autonomie, aber hier liegt auch der Grund, dass Gott 

immer wieder abgelehnt wurde und wird. Dieses Faktum löst 

aber laut Johannes erstaunlicherweise nicht Gottes Zorn und 

Vergeltung aus, sondern einen – man könnte sagen: Maximal-

Einsatz Gottes: In seinem geliebten Sohn tritt er selbst in 

die Welt ein.  

Mit „Sünde der Welt“ ist also die Unwilligkeit gegenüber 

Gottes Wort und seinen Spuren in der Schöpfung gemeint, die 

fehlende Bereitschaft, Gott zu begegnen und die Gemeinschaft 

mit ihm als Ziel des Lebens und der Geschichte zu 

akzeptieren. Die Abwehr des Lichtes bringt Jesus ans Kreuz. 



Homilie 2.So.Jk A 3 18.1.2026, STA, Czopf 

Ohne Kreuz und Auferstehung Jesu gäbe es allerdings die 

Kirche nicht und in ihr nicht die Eucharistie. Sie zusammen 

bilden nun das neue Instrument Gottes für die Einheit des 

Menschen mit Gott und die Einheit der Menschen untereinander. 

Damit sind wir beim dritten Ausdruck unseres Satzes:  

3. Jesus „nimmt (die Schuld der Welt) hinweg“.  

a) Man kann Jesu Werk auch aus der Perspektive des Opfers 

betrachten. Das Lamm, wovon vorhin die Rede war, verkörpert 

bei Johannes all das, was schon Jesaja über den „Knecht 

Gottes“ sagt: „Wie ein Lamm, das man zum Schlachten führt, 

und wie ein Schaf vor seinen Scherern verstummt, so tat auch 

er seinen Mund nicht auf.“ (Jes 53,7) „Er wurde durchbohrt 

wegen unserer Vergehen, wegen unserer Sünden zermalmt. …durch 

seine Wunden sind wir geheilt.“ (Jes 53,5) 

Dass Jesus ein Sühneopfer für die Sünden des Volkes ist, 

steht allerdings im Johannesevangelium nicht in Mittelpunkt. 

Das Problem ist nicht, dass ein zürnender Gott besänftigt 

werden müsste.  

b) Viel mehr geht es darum, wie es Gott gelingt, seiner 

Schöpfung wieder den ihr zugedachten Sinn und ihr Ziel zu 

vermitteln. Denn letztlich ist er selbst sowohl Ursprung als 

auch Ziel der Welt. Und deshalb setzt er sich ganz und gar 

ein unter strenger Berücksichtigung der Freiheit des 

Menschen.  

Wegnehmen der Schuld bedeutet, dass Gott die Entfernung 

zwischen ihm und dem Menschen überbrückt. Er findet 

Möglichkeiten, wie das Licht der Wahrheit, Gerechtigkeit und 

Schönheit die Finsternis der Welt doch erleuchten kann. Durch 

seinen Sohn, der unser Bruder wurde, verschafft der Vater 

letztlich jedem Menschen einen Zugang zu diesem Licht. Wie 

wir heute in der Lesung hörten: „Ich mache dich zum Licht der 

Nationen; damit mein Heil bis an das Ende der Erde 

reicht.“ (Jes 49,6) Ein Vorgang, der nur mit dem Bild des 

Lammes beschrieben werden kann. Jesus kommt nicht als Löwe, 

der Angst einjagt, nicht als Bär, der reinhaut, nicht als 

Fuchs, der überlistet. Das Lamm Gottes ist Nahrung, die uns 

an einem Tisch versammelt, uns zu Hausgenossen Gottes und zur 

Familie Jesu macht. Deswegen zitieren wir den Satz des 

Täufers: „Seht das Lamm Gottes, das hinwegnimmt die Sünde der 

Welt“, am Höhepunkt der Hl. Messe unmittelbar vor dem Mahl, 

vor der Kommunion. Denn wir sollen durch diese Communio zu 

neuen Menschen, zu einer neuen Gesellschaft gewandelt werden, 

die das Licht Gottes zulässt und die Sünde der Welt dadurch 

aufhebt, dass sie durch Gottes Wahrheit, Gerechtigkeit und 

Schönheit in der Welt leuchtet.  


