
Homilie, Christmette 1 24.12.2025, Söcking 

In dieser Nacht trägt Gott in das Buch der Geschichte mit dem Stift 

der Not einen Text des Gelingens ein. Das göttliche Kind wurde 

außerhalb der bewohnten Ortschaften geboren, und wird außerhalb 

Jerusalems am Kreuz sterben. Die Liturgie dieser Tage versucht, 

diesen Text zu entziffern und das Gelingen darin zu erkennen, damit 

unser Leben Teil an diesem Gelingen hat. Davon singen in dieser Nacht 

die Engel das Lied, das wir im Advent zurückgehalten haben, damit wir 

jetzt umso frischer mit den Engeln mitsingen können. Aber vorher 

wollen wir den neugeborenen Messias in unserer Mitte begrüßen: 
 

 

Herr Jesus Christus, 
 

- in dieser Nacht kamst du auf die Welt als Sohn deines himmlischen 

Vaters, damit auch wir zu Kindern Gottes werden. Herr, erbarme 

dich unser…
 

- in dieser Nacht bist du geboren als der ersehnte Sohn deines 

Volkes Israel. Christus, erbarme dich unser…
 

- In dieser Nacht bist du erschienen als Sehnsucht der Völker und 

Licht der Welt. Herr, erbarme dich unser…
 

Der Allmächtige Gott erbarme sich unser, er wasche uns rein von 

Sünde und Schuld und mache uns neu zu Gliedern seines Volkes. 

Amen.
 

 

Glo-o-oria in excelsis De-e-eo!
  



Homilie, Christmette 2 24.12.2025, Söcking 

Die Weihnachtsgeschichte wäre auch dann schon eine viele berührende 

und bewegende Geschichte, wenn es darin bloß um eine gutmütige arme 

Familie ginge, die unter Widrigkeiten ihr erstes Kind zur Welt 

bringen muss. Sie will aber von viel mehr erzählen als von trauter 

Zweisamkeit und vom Geschenk des neuen Lebens. Für uns Christen ist 

sie eine der tiefgründigsten Geschichten unseres Glaubens. Das fast 

unverdauliche Wort „Jungfrauengeburt“ steht für dieses Mehr, das wir 

allzu gerne unter den Tisch fallen lassen würden, um so eine größere 

Vertrautheit und Nähe zu bekommen.
 

Heute möchte ich aber weniger von Maria und der Geburt sprechen, 

sondern bloß von einem einzigen Satz aus dem Mund der Engelscharen. 

Wir haben ihn zu Beginn schon gesungen; die römische Kirche zitiert 

ihn mit den lateinischen Worten: „gloria in excelsis / altissimis Deo 

et pax hominibus bonae voluntatis“. Wenn wir den Satz ins Deutsche 

übersetzen wollen, beginnt sich der Satz der Engel zu öffnen und 

seine Fülle zu zeigen, sodass man ihn gar nicht so einfach 

verdeutschen kann. Schauen wir alles der Reihe nach an. 
 

Der Engelsgesang erklingt erst nachdem der „Engel Gottes“ alleine die 

„frohe Botschaft“, das Evangelium von der Geburt des Kindes den 

Hirten berichtet hat: „Heute ist euch in der Stadt Davids der Retter 

geboren; er ist der Christus, der Herr.“ Freilich wäre auch dieser 

Satz eine Predigt wert. Aber heute reicht uns zu wissen, dass nach 

diesen Worten des Engels eine „Schar des himmlischen Heeres“ 

erschien, um Gott mit den gewichtigen Worten von Gloria und Pax zu 

loben. 
 

1. 
Bevor wir die einzelnen Worte untersuchen, müssen wir wahrnehmen, 

dass der Satz zwei Teile hat entsprechend zwei Welten: Gott und 

Mensch, Himmel und Erde, göttliche Gnade und menschliche Freiheit. Es 

geht um einen in der jüdischen Dichtung gerne verwendeten 

Parallelismus, der entweder zwei Seiten derselben Sache oder zwei 

verschiedene Dinge, die zusammengehören, miteinander verbindet. Es 

wäre viel leichter, diese zwei Welten zu trennen und in Gegensatz zu 

setzten: Gott und Mensch, Gnade und Freiheit; die absolute 

Alleinwirksamkeit Gottes und die absolut gesetzte 

Selbstverwirklichung des Menschen widersprechen sich doch. Dieser 

Zweizeiler der Engel verkündet aber, dass diese zwei Welten sich 

vielmehr durchdringen; dass sich Gott und Mensch in ihrer Autonomie 

nicht ausschließen, sondern voraussetzen und erschließen. Wie Papst 



Homilie, Christmette 3 24.12.2025, Söcking 

Benedikt sagt: Auch wenn wir ihr Ineinander nicht in klare Formeln 

auflösen können: „Es bleibt wahr, dass wir nicht lieben könnten, wenn 

wir nicht zuerst von Gott geliebt wären. Gottes Gnade geht uns immer 

voraus, sie umfängt und trägt uns. Aber es bleibt auch wahr, dass der 

Mensch zum Mitlieben gerufen ist, dass er nicht willenloses Werkzeug 

von Gottes Allmacht bleibt, sondern mitlieben oder sich auch der 

Liebe Gottes verweigern kann.“ (Prolog 85) Diese tiefe Verflechtung 

steckt bereits in dieser Doppelzeile der Engel, die mit einem 

schlichten „und“ verbunden ist: „Herrlichkeit Gott in den Himmeln und 

Friede auf Erden den Menschen.“ Ohne Gottes Herrlichkeit gibt es 

keinen Frieden; und ohne den Frieden auf Erden leuchtet Gottes 

Herrlichkeit nicht in ihrem wahren Glanz.
 

2. 
Das zweite, was uns auffallen muss, dass im Griechischen so wie auch 

auf Latein der Satz kein Verb braucht. Solche Formeln kennen wir aus 

Begrüßungen und Ausrufen: „Welch schöne Nacht!“ (haben wir) oder 

„Gute Nacht!“ (wünsche ich dir) usw. „Ehre sei Gott!“ ist auch schon 

zu viel. Man könnte nämlich dieses „sei“ moralisierend verstehen, 

wie wenn wir Gott die Ehre geben könnten und sollten. Gottes doxa, 

sein gloria, seine Herrlichkeit ist jedoch nicht unser Werk. Wenn, 

dann müsste dort „ist“ stehen: Gott ist herrlich, und das ist der 

Grund unserer Freude: Es gibt Wahrheit, es gibt das Gute und die 

Schönheit, sie ist in Gott und in Spuren auch in der Welt bereits 

unzerstörbar da. Und gerade in dieser Nacht ist sie da, in diesem 

Kind und durch diesen Sohn, der uns geschenkt wurde.
 

3. 
Für den Frieden gilt Ähnliches. ‚Eirene‘ auf Griechisch, Shalom auf 

Hebräisch ist für den Menschen das, was ‚Herrlichkeit‘ für Gott ist: 

das, was das verdichtet, was unser Dasein ausmacht. Auch hier weist 

das fehlende Verb darauf hin, dass es sich um eine Ist-Aussage 

handelt: Der Friede ist eingetreten, durch Jesu Geburt, auch wenn 

erst bloß ‚in nuce‘, als Samen, der noch wachsen und sich ausbreiten 

muss. Der Friede ist nicht Produkt unserer Organisiererei, sondern 

Gottes Weihnachtsgeschenk. 

Aber wie kann man sagen, der Friede sei eingetreten, wenn doch 

damals wie heute in der Ferne oder in der Nähe Kriege stattfanden 

und -finden?  

Friede „ist“, weil der größte und mächtigste Herrscher geboren 

wurde, der nie Gewalt angewandt hat und nie zur Gewalt aufgerufen 

hat. Alle, die es in seinem Namen taten, taten es gegen seinen 



Homilie, Christmette 4 24.12.2025, Söcking 

Willen und haben ihn verraten. Er hat nie Gegengewalt geübt und auch 

sich nicht gewaltsam verteidigt. Vielmehr hat er vergeben und zur 

Vergebung und Versöhnung aufgerufen, auch gegenüber den Feinden. So 

ist er zur Quelle jeden Friedens geworden. 
 

4. 
Aber dieser Satz der Engel enthält noch ein Wort am Ende, das die 

Übersetzer reichlich herausfordert. „Friede auf Erden den Menschen…“ 

und jetzt kommt ein Hauptwort im Genitiv: „eudokias“, „den Menschen 

der Gnade/des guten Willens, oder des Wohlgefallens“ - irgendeine 

Einschränkung oder nähere Bestimmung… Wem gehört der Friede auf 

Erden, welchen Menschen? 

Wer sind die „Menschen seiner Gnade“ oder die „Menschen, die Gott 

liebt“? Haben nicht alle Menschen Gottes Gnade, oder liebt Gott nicht 

all seine Geschöpfe? Noch ärger ist die Übersetzung: „den Menschen, 

die guten Willens sind.“ – Wie wenn alles bloß auf unseren guten 

Willen ankäme?! - Eine moderne Versuchung der sog. Gesinnungsethik. 
 

Ursprünglich bedeutet das Wort Wohlwollen, Wohlgefallen Gottes. Wen 

der Engelgesang damit meinen kann, entdecken wir im nächsten Kapitel, 

wo bei der Taufe Jesu dasselbe Wort verwendet wird. Die Stimme aus 

dem Himmel sagt: „Du bist mein geliebter Sohn, an dir habe ich 

Wohlgefallen gefunden.“ (Lk 3,22) Das heißt, es geht um den Menschen 

Jesus. Papst Benedikt schreibt dazu: „Er ist es, [der Gottes 

Wohlgefallen hat,] weil er ganz in der Zuwendung zum Vater, im 

Hinschauen auf ihn und in der Willensgemeinschaft mit ihm lebt. 

Menschen des Wohlgefallens sind demnach Menschen, die die Haltung des 

Sohnes haben – christusförmige Menschen.“ (Prolog 84) Damit sind wir 

beim Geheimnis der heutigen Nacht angekommen: das neugeborene Kind in 

der Krippe ist das ganz verwirklichte menschliche Ebenbild Gottes, 

dem auch wir nachgebildet werden können und sollen.
 

Mit diesen Gedanken können wir den Engelgesang vielleicht aus noch 

vollerem Herzen mitsingen, wissend, dass sowohl Gottes Herrlichkeit 

als auch der menschliche Friede unter uns ist, um uns in dieses 

Geschehen einzubeziehen und uns dem Bild des wehrlosen und machtlosen 

Kindes von Betlehem ähnlich zu machen. 
 


